6. hodina – věrný Bůh (Mojžíš, 10 egyptských ran

a vyvedení z Egypta)
Kniha Genesis končila zprávou o tom, jak se Izrael dostal do Egypta. Druhá kniha Mojžíšova, která nese název Exodus, má jako ústřední téma vyvedení Izraele z Egyptského otroctví. 

Boží zaslíbení versus realita
Začátek knihy Exodus nám vypráví o těžkém údělu, který po několika desetiletích (stoletích) dolehl na Izrael. Izrael se nachází ve složité, až existenční situaci. Nejen že se stává  otrockým národem bez své země, ale zároveň faraón vydává příkaz, že každý narozený chlapeček má být zabit, čímž odsuzuje Izrael k vyhynutí. Hospodinova zaslíbení předkům
 nejen že se neuskutečňují, ale jsou dokonce v přímém ohrožení. Vyvedení z Egypta, o kterém vypráví první části knihy Exodus, tak představuje Boha především jako Boha věrného, jako Boha, který zachovává své slovo a svá zaslíbení a zasazuje se o to, aby byla tato zaslíbení uskutečněna, naplněna.

Mojžíšovo narození
V knize Exodus můžeme najít několik stěžejních úryvků, které nám tuto Hospodinovu věrnost ukazují. Ve 2. kapitole čteme o narození Mojžíše. Ekumenický překlad Písma svatého označuje tuto pasáž titulem: „Mojžíš povolán k záchraně Izraele; narození a příprava“. Svatopisec již v Mojžíšově narození spatřuje projev Boží věrnosti, když si vyvolí jednoho konkrétního člověka, kterého k naplnění svých záměrů bude potřebovat, a již od počátku jeho života jej podivuhodným způsobem chrání.

Zjevení v hořícím keři
Druhým a dosti významným úryvkem, ve kterém se Bůh projevuje jako Bůh věrný, je úryvek 3. kapitoly, ve kterém se Hospodin zjevuje Mojžíšovi na hoře Chorébu, posílá jej do Egypta a zjevuje mu své jméno. První reakcí Mojžíše na Boží zjevení na Chorébu je jeho odpověď: „Tu jsem“. Již tato Mojžíšova slova odkazují na to, že se zde bude odehrávat příběh, ve kterém Bůh bude prostřednictvím toho člověka uskutečňovat své plány. Vyvedení Izraele z Egypta není jen nějakým výjimečným Božím dílem, ale je událostí, ve které se naplňují dějiny spásy
.
Bůh se zjevuje v hořícím keři, který neshoří. Stejně jako oheň plápolá, a přesto ho nikdy neubude (keř neshoří), stejně tak Boží slovo nikdy nepřestává platit a uskutečňuje se. 

Ve svém zjevení v hořícím keři se Bůh v první řadě zjevuje jako Bůh praotců. Připomíná tak Mojžíšovi, že je Bohem, který dal jeho otcům zaslíbení. Bůh tak otevírá prostor k tomu, aby mohl tato zaslíbení uskutečňovat. Příběh třetí kapitoly knihy Exodus je významný tím, že se Bůh už nezjevuje jako Bůh, který dává zaslíbení, ale zjevuje se jako Bůh, který je věrný, který tato zaslíbení uskutečňuje. Proto je základním a nejdůležitějším obsahem tohoto zjevení to, že Bůh povolává Mojžíše, aby vyvedl jeho lid z egyptského otroctví. 

Zjevení Božího jména
S posláním vyvést lid z Egypta je velmi úzce spojeno zjevení Božího jména. Právě bez tohoto kontextu poslání k vyvedení Izraele z Egypta není možné Boží jméno dobře pochopit. Ve vyjevení svého jména Bůh odhaluje část sebe sama. V Ex 3,14 je zaznamenáno toto Boží jméno: „Jsem, který jsem“ hy<+h.a,( rv,äa] hy<ßh.a,( (ehje ašer ehje).

Můžeme si klást otázku, zda se skutečně jedná o jméno. Mít jméno, to by znamenalo, že Bůh je jako všichni ostatní, je jako ostatní bohové, kteří mají jméno. Bůh ale prostě JE! Bůh se zjevuje, ale přesto zůstává tajemným, přesažným (transcendentním). On je odlišný od všech ostatních bohů právě tím, že JE, že nemá „běžné“ jméno.

Tím, že Bůh zjevuje své jméno, se stává volatelným. Člověk tak od této chvíle může s Bohem vstoupit do vztahu. Děje se tak na pozadí poslání Mojžíše do Egypta. Mojžíš má vyvést lid z Egypta, má být Hospodinovým vyslancem, proto bude potřebovat být s Bohem v co nejdůvěrnějším spojení, bude muset mít možnost se kdykoli na něho obrátit. Mojžíš bude muset v Egyptě opakovaně dokazovat Boží moc (deset Egyptských ran) a bude tak muset volat k Hospodinu, a prostřednictvím zjeveného Božího jména se skutečně bude moci k němu obracet.

I prostřednictvím svého jména se Bůh už nezjevuje jen jako ten, kdo dává přísliby, kdo slibuje, ale také jako ten, kdo zachovává věrnost, kdo usiluje o uskutečnění jeho příslibů. Jeho jméno lze totiž vnímat ne jen jako oznámení prostého bytí, totiž že JE, ale můžeme jej rovněž vysvětlovat jako vyjádření toho, že jeho bytí je zaměřeno ke vztahu, je bytím pro: „Jsem, který jsem pro vás“… 

V neposlední řadě pak ono sloveso bytí vyjadřuje také bytí tady (tady jsem, jsem tady, abych vás vyvedl). Opět tedy vidíme, že Boží jméno, ale vůbec jeho bytí, je určitým způsobem bytím pro člověka, bytím pro jeho štěstí
. 
V českém překladu si můžeme všimnout ještě jedné věci. Zatímco Mojžíš začal svou odpověď zvoláním“ Tu jsem“, Hospodin se následně zjevuje jako ten, kdo „JE zde“. Toto dvojí vyznání „Tu jsem“, které zaznívá v kontextu vyvedení Izraele z Egypta, ukazuje, že se skutečně nejedná o pouhé vyvedení jednoho národa, ale že se jedná o uskutečňování Božího plánu spásy, že se jedná o něco podstatného a zásadního. Křesťanská tradice pak bude pochopitelně vyvedení z Egypta vnímat jako událost, která se v dějinách v Ježíšově velikonočním tajemství znovu podivuhodně opakuje.

Boží jméno se vyjadřuje prostřednictvím tak zvaného „tetragramu“ – JHWH (h“w"hy>). Zjevené jméno je ale posvátné, Izrael ho nesmí degradovat na obyčejné jméno, ani jej nesmí využívat k prosazení svých zájmů (magie). Proto Izrael toto jméno nesmí vyslovovat a začne na jeho místě vyslovovat „Adonaj“ – můj Pán (české Hospodin).

Příběh o zjevení Božího jména navíc ještě v určité míře koresponduje s úryvkem z knihy Genesis. V ní jsme četli příběh o záměně Jákobova jména. V Jákobově příběhu záměna jména označovala mimo jiné to, že se z Jákoba rodí nový člověk, který už není „Úskočný“, ale který si může být jist, že v jeho životě zápasí Bůh. Stejně tak prostřednictvím zjevení v knize Exodu, ve kterém Bůh odhaluje své jméno, se rodí nový Izrael, který si může být jistý, že v jeho životě zápasí Bůh. A to se stává skutečností v celém příběhu o vyvedení Izraele z Egypta.
Deset egyptských ran
Další významnou částí knihy Exodus je popisování deseti egyptských ran
. I ve vyprávění o těchto ranách se zřetelně ukazuje Boží věrnost. Bůh neruší své slovo při prvním problému. Zůstává věrným, i když to vyžaduje čas, trpělivost, značnou snahu. Boží slovo nepřestává nikdy platit, Hospodin svá zaslíbení nikdy neruší, třebaže do jejich uskutečnění vstupuje mnoho překážek. 

Desátá rána – zabití všeho prvorozeného
Jako velmi důležitá, ba ústřední, se ukazuje poslední, desátá rána, při níž dochází k zabití všeho prvorozeného. Této ráně se ale nyní nebudeme příliš věnovat
. Jediné, co si nyní můžeme ukázat, je, že se Boží věrnost projevuje jen a právě vůči těm, kteří jsou jeho věrnosti nakloněni a na ni připraveni. Rozdělení lidu při průchodu anděla zhouby není primárně na Egypťany a Izraelity, ale na ty, kteří nemají potřené veřeje dveří svého domu krví beránka a na ty, kteří tak učiněno mají. Jen ten, kdo očekává projev Boží věrnosti a zaujme vůči tomu adekvátní postoj, může se z tohoto projevu Boží radosti radovat. Ostatní se naopak utápějí ve svém pláči
.

Poslední rána v konečném důsledku vede k osvobození Izraele. Izrael dostává nejen svobodu, ale možnost opět se svobodně množit (před tím byl vydán příkaz zabíjet každého narozeného chlapce). Poslední rána předkládá určitý paradox. Zatímco anděl zhouby na jedné straně rozsévá smrt, Izraeli v konečném důsledku touto smrtí dává život. Tento anděl zhouby se stává předobrazem Ježíše Krista, který svou smrtí dává život všem lidem (projevuje Boží věrnost).

Vyvedení Izraele z Egypta
Poslední zásadní událostí, ve které Hospodin projevuje svou věrnost, je samotné vyvedení Izraele z Egypta, jak je popisováno ve 14. kapitole knihy Exodus. Vyprávěný děj dospívá až po samu mez hrozícího nebezpečí. Z jedné strany moře, z druhé strany Egypťané. Teprve zde se ukáže v plnosti Hospodinova sláva, jeho moc a svrchovanost. 
Rozpolcení vod má silnou symboliku. Voda moře, symbol zla, se v Boží moci staví jako obranná zeď, bezpečný koridor, vodítko směrem ke světlu. Rozpolcení vod rovněž odkazuje na počátek, kdy Bůh rozdělením vod vytváří místo pro život. Příběh činí také narážku na příběh o potopě. I zde je vodní živel vykonavatelem soudu.
Lid, který je podivuhodným způsobem vyveden z egyptského otroctví, ze spáru smrti a záhuby, může zakoušet naplnění jednoho ze zaslíbení. Lid se může znovu volně rozmnožovat, může se stávat národem, který má budoucnost
. Hospodinovo zaslíbení se tak uskutečňuje již na poušti, v momentě, kdy lid ještě putuje, teprve směřuje k zaslíbené zemi. Když Hospodin vyvádí Izraele z Egypta, nevyvádí ho proto, aby žil na poušti, ale aby došel do Zaslíbené země, totiž, aby se uskutečnilo i ono druhé zaslíbení.

Vyjití z Egypta – předobraz křtu
Poutavý příběh o vyjití Izraele z Egypta je krásným předobrazem svátosti křtu. Křesťanská tradice si toto velmi brzy uvědomila. Stejně jako se Izrael prostřednictvím vody stává svobodným lidem, který má budoucnost a který směřuje k zaslíbené zemi, tak i my jsme lidem, který byl vysvobozen z otroctví hříchu, ze stínu smrti (křtem). I my již nyní v tomto životě, v tomto putování pouští směrem k zaslíbené zemi, můžeme zakoušet uskutečňování Hospodinových zaslíbení, i my již nyní můžeme mít podíl na věčném životě (přijímání svátostí, zvláště svátosti eucharistie). Lidský život nemá smysl sám v sobě, není životem jen proto, aby se žil zde na zemi, ale jeho cílem je dospět do zaslíbené země, totiž do nebeského království. Příběhy první části knihy Exodus, které se stávají základní zkušeností Izraelského národa a které i křesťanská tradice vnímá jako úryvky základní, nás ubezpečují, že Bůh je v našem životě věrný, je Bohem, který chce, aby se i v našich životech uskutečnila a naplnila ona zaslíbení – potomstva (věčný života) a země (nebeské království).

Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Jaké je ústřední téma knihy Exodus? 

2. Čím začíná kniha Exodus? 
3. Jaká je situace židů v Egyptě (ve vztahu k zaslíbením daným Abramovi)? 
4. Co nám ukazuje příběh o narození Mojžíše? 

5. Kde najdeme příběh o hořícím keři?

6. Kde se Bůh zjevuje Mojžíšovi v hořícím keři? 

7. Co znázorňuje „trvale“ hořící keř? 

8. Čím se liší Boží zjevení v hořícím keři od předchozích Božích zjevení? 
9. Jaké je hlavní poselství Božího zjevení v hořícím keři? 
10. Bůh zjevuje Mojžíšovi také své jméno. Jaké? 
11. Co znamená Boží jméno v jeho kontextu? 

12. Proč židé nesmějí vyslovovat Boží jméno? 
13. Kolika ranami zasáhne Bůh Egypt? 

14. Co nám odhaluje příběh o deseti egyptských ranách? 

15. Jaká je desátá egyptská rána? 

16. Jaký paradox můžeme nalézt v postavě anděla zhouby? 
17. Anděl zhouby je předobrazem koho? 
18. Středem jakého moře Bůh vyvedl Izraelity? 
19. Kde nalezneme příběh o vyvedení Izraele z Egypta středem Rudého (Rákosového) moře? 
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Vyvedení Izraele z Egypta.
2. Vyprávěním o hrozném údělu Izraele a o podivuhodné záchraně Mojžíše.
3. Židé jsou otrockým národem bez země, a jsou odsouzeni k vyhynutí (příkaz zabíjet narozené chlapce).
4. Že věrný Hospodin připravuje vše k uskutečnění svého plánu, chrání svého vyvoleného již od jeho narození.
5. Ex 3.
6. Na hoře Chorébu.
7. Trvalou platnost Božích slov a jeho věrnost. 

8. Bůh už nedává zaslíbení, ale usiluje o jejich uskutečnění – je Bohem věrným.
9. Boží věrnost – Bůh splní svá zaslíbení. Mojžíš má vyvést Boží lid z egyptského otroctví.
10. Jsem, který jsem (JHWH).
11. Že Bůh je Bohem pro svůj lid, Bohem, který je zde, aby uskutečnil plán spásy.
12. Aby ho nedegradovali a nepoužívali k magii.
13. Deseti ranami.
14. Boží svrchovanost (je nade všemi pohanskými bohy) a Boží věrnost (Bůh zůstává věrný svým zaslíbením).
15. Zabití všeho prvorozeného.
16. Rozsévaje smrt na jedné straně (zabijí ty, kteří utlačují židovský národ) dává život Izraeli (svoboda rozmnožování).
17. Ježíše Krista, který svou smrtí dává život.
18. Středem Rudého (Rákosového) moře.
19. Ex 14.
� Srov. s textem páté hodiny, u třetí poznámky pod čarou.


� Příslib země a potomstva.


� To ale neznamená, že existence Boha je závislá na existenci člověka, respektive, že bez člověka by Bůh nebyl Bohem.


� Zkažení vody, žáby, komáři, mouchy, dobytčí mor, vředy, krupobití, kobylky, temnota, pobití prvorozenců.


� Poslední ráně, a s ní spojenému ustanovení Pesachové večeře, se budeme věnovat ve 26. hodině, ve které se budeme bavit o ustanovení eucharistie. 


� Můžeme vidět paradox mezi těmi, které anděl zhouby hubí (ti pláčí) a těmi, kteří jsou shromážděni v domácnostech (ti se radují, hodují). Podobný princip ale můžeme vidět i v evangeliích. Ti, kteří budou zachráněni (přijmou věrné Boží jednání), ti vstupují do sálu a radují se, naopak ti, kteří nejsou připraveni na projev Boží věrnosti, ti jsou venku, kde je pláč a skřípění zubů.


� Jen mimochodem je dobré ukázat aktuálnost tohoto poselství. Národ, který brání rození nových dětí (antikoncepce), případně tyto děti zabijí (potrat), odmítá mít budoucnost, odmítá mít podíl na věčném životě, který Bůh nabízí. Takový národ pláče nad tím, že v egyptském otroctví, kde život směřoval k zániku, bylo lépe, tam byly mísy masa…





